
 عندما یتخلى النبي عن دینھ   -  7الحلقة 

لیھ  ماذا لو كانت الخطوة الأولى لتصبح نبیاً حقیقیاً ھي التخلي عن دین آبائك؟ ھذه الحلقة تواجھ السؤال الأكثر إزعاجاً والذي لم یجُب ع
بتغییر مسارھم بشكل جذري؟ نحن  -وكان مقدراً لھم أن یتحدثوا باسم الله    -في التاریخ الدیني: لماذا قام رجالٌ وُلدوا في سلالات مقدسة  

نفحص الأدلة التاریخیة التي لا تقبل الجدل على أن یسوع، ورغم خلفیتھ الطاھرة، بحث عن متصوف في البریة یدُعى یوحنا لیعمده في  
طریق جدید. ثم نكشف عن السنوات الضائعة لموسى، الذي بعد أن أعلن ضیاعھ الروحي، قضى سبع سنوات كخادم لمرشد صوفي  

 الشجرة المحترقة. ھذه لیست حالات شاذة؛ إنھا المخطط الأساسي.  غامض یدُعى "شعیب" قبل أن یرى 

وھي عملیة قویة جداً    -. الرحلة إلى الاتصال الإلھي لیست عبر التقلید، بل عبر التحقیق النشط  73ھذا ھو المفتاح المخفي للمسار الـ 
لدرجة أنھا تتطلب ترك إیمانك الموروث خلفك للعثور على "أستاذ حي". باستخدام مفاھیم الرومي والكلمات المباشرة للكتب المقدسة  

لمضیف "حسیني" أن رجال الدین المؤسسین غیر مؤھلین للتحدث عن المبادئ الجوھریة للدین، لأنھم عالقون في عالم  نفسھا، یثبت ا
  التقلید. تظُھر ھذه الحلقة أن الإیمان الحقیقي لا یبدأ بالتقوى؛ بل یبدأ بالشجاعة لكي تشعر بالاشمئزاز من الخرافات وتبدأ البحث عن

  بكم في "ریستارت". الحقیقة من جدید كلیاً. أھلاً 

#ریستارت #حسیني #ریستارت_العالمي #تصوف #متصوفة #أعد_تشغیل_حیاتك #وعد_الله #صوفیة #اقتباسات_حیاة #رومي  
 #روحانیة 

مساءً بتوقیت كالیفورنیا. أیاً كان الوقت نھاراً أو لیلاً لدیكم في إیران وعبر العالم، ما زلت أنا حسیني، وأعیاد سعیدة   11:15إنھا الساعة 
 لكم.

ھذه ھي "ریستارت"، الحلقة السابعة، ولدینا أكثر من مائتي سؤال طرحتموھا على فیسبوك، تیلیجرام، وغیرھا. أنا سعید لأن لدیكم كل  
نھذا الاھتمام. امتلاك "الھمّ" أو الاھتمام ھو نقطة مھمة جداً. الفھم ھو "ھمّ". في نظر حسیني، الشخص الذي یرید أن یفھم شیئاً یجب أ

 ھ "ھمّ الفھم". انتبھ جیداً، عزیزي المستمع. یكون لدی 

تخیل أنك تمشي في شارع بھ خمسون أو خمسمائة متجر. عندما یكون ھمّك ھو التسوق وترید شراء شيء ما، تذھب مباشرة إلى السوبر  
ماركت، تقوم بالتسوق، وفي طریقك ترى خمسین متجراً آخر. لكن عندما لا یكون ذلك ھمّك، فإنك لا تنتبھ إلیھا. في نفس ذلك المسار  

، في اللحظة التي تشعر فیھا بألم في الأسنان، تجد فجأة عیادة طبیب الأسنان. لقد مشیت في ھذا الطریق خمسة  الذي یضم خمسین متجراً 
  آلاف مرة لكنك لم ترَ طبیب الأسنان أبداً. ولكن عندما آلمك سنكّ، فإن "ھمّ" ألم الأسنان جعلك ترى الطبیب. الآن، إذا كنت بحاجة إلى

نت ھذه المتاجر الخمسون الأخرى موجودة من قبل أم لا؟ كانت موجودة، لكنك لم تنتبھ. الجار الذي یسكن  المال، یظھر ھمّ البنك. ھل كا
  على بعد خمسة أزقة كان موجوداً دائماً، لكنھ یصبح مھماً فقط عندما ترید الزواج من ابنتھ. "ریستارت" ھو ھمّ، مما یعني أن فقط أولئك

تماع إلى ریستارت. الفھم ھو ھمّ وشغل شاغل. أي شخص یرید أن یفھم ویستوعب شیئاً ما یجب أن  الذین لدیھم "ھمّ الفھم" یمكنھم الاس
 یمتلك ھذا الھمّ. انتبھ، عزیزي المستمع.

في الشارع الذي تمشي فیھ، ترى الدین. ترى أدیان موسى وعیسى ومحمد، وترى الجنس، وترى قضایا أخرى. ترى الطعام، المال،  
الثروة، المكانة، السیاسة، ترى كل شيء. أو ربما تفكر في النمل الأبیض. أو تفكر في المجرة وتعتبر نفسك عالم فلك، أو تظن أنك في ال ـ

CIA  ھذا ھو ھمّك. ولھذا السبب قد لا یكون لدى طبیب الأسنان أبداً ھمّ الإصابة   -، أو لا أعرف، تضع نفسك في أي مكان في العالم
 بالسرطان. 

في ھذا الشارع، یوجد متجر آخر لم تنتبھ إلیھ أبداً، اسمھ "ریستارت". ھناك متجر آخر یمتد لآلاف الكیلومترات، لكنك حتى الآن كنت  
 فھم الأشیاء التي تحتاج إلى استیعابھا. انتبھ لھذا.  - تظن أنھ مجرد حدیقة. ھذا یسمى ھمّ ریستارت 

بالنسبة لـ "ریستارت"، ھناك مشكلتان. أولاً، من الصعب جداً جعل الأشخاص الذین آمنوا بمسار معین وقبلوه یفھمون ویرجعون عنھ.  
یجب أولاً أن أجعلھم یتوقفون. یجب أن أقول: "یا سیدي، طریقك رائع، لكن انتظر خمس دقائق ولنتناول الشاي معاً". ریستارت ھو تقدیم  



ذلك الشاي في تلك اللحظة. ھذه طریقة واحدة. الطریقة الثانیة ھي أن ھناك مجموعات أخرى تسعى بصدق لفھم طریقة تفكیر ما. ماذا  
  یعني ذلك؟ على سبیل المثال، الملحد. مشكلتنا مع الملحد قد تحُل بشكل أسھل بكثیر لأن ھذا الشخص، الذي قد لا یكون لدیھ إیمان بالدین

ون لدیھ على الأقل إیمان بالتفكیر. قد لا یفھم، لكنھ على الأقل یفكر. یمكنك التفكیر في المجرة، لكن عدم فھمھا ھو أمر آخر.  مثلاً، قد یك
 حقیقة أنك تفكر فیھا ھي مسألة مختلفة. 

  الآن، تم طرح الكثیر من الأسئلة. یا سیدي، ما ھو ھذا "الإنسان الكامل"؟ ما فائدتھ لنا؟ ما ھي القصة كلھا؟ ما السبب لمعرفة الإنسان
 الكامل؟ خلال برنامج ریستارت، سیتم الرد على ھذه الأسئلة واحداً تلو الآخر. 

ما الذي أعرضھ علیكم؟ ھذه نقطة مھمة جداً. من ھو ھدفي؟ ھدفي لیس مجرد مجموعة واحدة. ھدفي ھو السبعة ملیارات شخص في  
العالم الذین سیمرون بالتأكید عبر "ریستارت"، بمعنى أنھم سیموتون بالتأكید. أي شخص في العالم لن یموت، لیس بحاجة لیكون من  

 ربما لیس من جمھور ریستارت.  -أي لم یولد   -تِ إلى كوكب الأرض  جمھور ریستارت. أي شخص لم یأ 

ریستارت ھو برنامج صوفي (عرفاني). سأقدم توضیحاً صغیراً آخر لأن ھناك العدید من المواضیع في ریستارت. الآن، من یجب أن  
یستمع إلى ریستارت؟ قریباً في ریستارت، سنتحدث عما یحدث بداخلكِ عندما تقابلین شاباً وتریدین إنجاب طفل. لا یوجد طبیب في العالم  

وأنتِ لم تتزوجي ھذا   - ستكون مھنة طفلك، باستثناء ریستارت. لا یوجد طبیب یمكنھ إخباركِ إذا كان طفلك القادم یمكنھ إخباركِ بما 
سیكون صبیاً أم بنتاً، باستثناء ریستارت. لا یوجد طبیب یمكنھ إخباركِ ماذا سیحدث لھذا الطفل من عمر شھرین، باستثناء  - الشاب بعد 

إخباركِ لماذا، من بین العشرة أحباء الذین واعدتھِم، تزوجتِ ھذا الشخص بالتحدید، باستثناء ریستارت.  ریستارت. لا یوجد طبیب یمكنھ  
بمعنى، إذا أردت العبث مع الفتیات، علیك المجيء إلى ریستارت. العبث مع الأولاد في ریستارت. إذا أردتِ الطلاق، یجب أن تستمعي  

 ھذا لا علاقة لھ بالطب.  إلى ریستارت. قریباً، ستفُتح المواضیع لأن

... لا یوجد طبیب یمكنھ إخبارك بما یحدث في اللیلة الأولى في القبر، أین ستموت، أو ماذا سیحدث، باستثناء ریستارت. لا طبیب، لا  
دكتوراه، لا عالم فلك یمكنھ إخبارك بما یحدث بعد أن تموت، باستثناء ریستارت. لا یوجد دین یمكنھ إخبارك بما یحدث بعد الموت... لقد  

الجمل من المتصوفة على مدى عشرات الآلاف من السنین، نعم، أنت تموت ویأتي "نكیر ومنكر"، مما یعني أنھم سرقوا مواد    سمعوا ھذه
ویعني من الإنجیل   - المتصوفة. جاؤوا، ودون فھمھا، قدموا القشرة فقط. ولھذا السبب یغضب الرومي ویقول: "أخذنا اللب من القرآن" 

بمعنى، تركنا القشر لحسیني. لذا، ما یحدث قبل ولادتك مرتبط بریستارت، وما یحدث بعد موتك مرتبط   -یر"  "وتركنا القشر للحم - أیضاً 
بریستارت. یا سیدي، ألیس ھذا ھمّك؟ من أجل قضیة تافھة في ھذا الوجود الممتد لمائة عام، كم تعذب نفسك عقلیا؟ً الآن، تخیل بعد مائة  

یر بطاقتك الائتمانیة في العالم الآخر، ولا تعمل. یسألونك لماذا لم تعمل. تقول: "لم أفھم". لا  وخمسین ملیون سنة، تموت، وتحاول تمر
 أحد یستمع؛ یلكمونك في عینك. تقول: "نحن لا نفھم، ما ھذا؟" یقولون: "ھذا بالضبط ما یفعلھ برنامج ریستارت". 

لذا، بما أن حسیني لا یقول أي شيء من عنده بل ینقل أفكار الرومي وسعدي وحافظ، فأنا فقط، على سبیل المثال، أتحدث عن الأدیان،  
أدیان... نحن لا نتحدث عن الدین فقط على الإطلاق. الدین شيء جید جداً. لدي الكثیر من الاحترام لأي شخص لدیھ دین، أیاً كان، -واللا

ن إذا ذكرت الله، یسوع، الجنة، النار، الناس الطیبین، أو النجاح، فأنت موضع تساؤل. ھذه الأشیاء تخص ریستارت. أعني،  ھذا جید. لك
أنھا لا تخص برنامج حسیني، بل تخص ھذا "الریستارت" الموجود منذ عشرة آلاف سنة، یعني أنھا تخص الرومي والآخرین. الرومي  

دیك الحق في تفسیر القرآن، أو التوراة، أو الإنجیل. الآن، یمكنك شرح الشریعة للناس، وھذا عظیم.  لدیھ الحق في التفسیر؛ أنت لیس ل
 أرید أن أقول إن ھذا لا علاقة لھ بالدین. حتى الملحد یحتاج إلى ھذا الریستارت. 

أثبتنا أن ھناك  -انظروا، لا شيء من ھذا كان من عندي   - لأن فیھ نقاطاً مھمة جداً. الأسبوع الماضي، جئنا وأثبتنا، وفقاً لآیات القرآن 
أشخاصاً على كوكب الأرض لم یصبحوا أنبیاء، والأنبیاء الكبار... عندما أعطي مثالاً أو مثالین، والیوم سأعطي مثالاً آخر، فھذا یعني  

 م جمیعاً ستذُھلون تماماً. أنك

  وفقاً لآیات القرآن نفسھ، یا أیھا المسلمون الأعزاء، في ذلك البرنامج، أثبتنا أنھ بجانب موسى، كان ھناك رجل یسمیھ الرومي "الخضر".
یذھب موسى إلیھ لیتعلم شیئاً. ھذا الرجل یھین موسى بضع مرات ولا یدعھ یرافقھ. لا یصادقھ ویقول لھ: "أنت لا تفھم شیئاً"، وموسى لا  

. یقبل أن ھذا الرجل عظیم، وأن الله ھو من أرسل موسى إلیھ. من فضلكم انتبھوا. أنتم تقولون: "إن شاء الله، سأصبح غنیا؛ً إن یعترض
من ھو الله؟   شاء الله، سأصبح شخصاً جیداً". أولاً، الله لیس متفرغاً ولا یكترث لـ "یشاء" ذلك. ثانیاً، أي إلھ؟ ثالثاً، كیف یبدو إلھك؟ رابعاً،



ضر  الله لا یساعدك على الإطلاق. الله لا یساعدك في أي شيء نھائیاً. والدلیل ھو أن الله شاء لموسى أن یذھب للخضر لیفھم شیئاً ما، والخ
 یقول لھ: "حتى لو استشرت إلھك الخاص، فلن تفھم اللعنة أبداً". 

بار...  كانت ھذه آیات من القرآن أخبرتكم بھا. من ھم ھؤلاء الناس؟ لماذا یجُبر جمیع الأبیاء على أن یكونوا معھم؟ لماذا ھؤلاء الأنبیاء الك
عندما یكون نبي كبیر مجرد بیدق صغیر أمام رجل بھذه العظمة، كیف یمكنك أن تحدثني عن أربعة قساوسة، أو أربعة ملالي، أو أربعة  

ات؟ ھل یرى الحاخام المحترم، أو القسیس، أو الملا نفسھ في مستوى موسى؟ حتى لو رأى نفسھ في مستوى موسى، لا یزال علیھ  حاخام
 الذھاب إلى الخضر لیفھم شیئاً.

من ھو ھذا الخضر؟ نسمیھم المتصوفة (الصوفیة). نسمیھم العرفاء. نسمیھم "الإنسان الكامل" أو شخصاً متصلاً بالإنسان الكامل،  
وستتضح مراتبھم. الیوم، أرید أن أجلب دلیلاً أو دلیلین إضافیین لإغلاق ھذا الموضوع تماماً. لكي تفھموا أنھ، یا سیدي، ھناك أناس  

ان، في الكتب... من الآن فصاعداً، مصادري ستكون فقط من كبار المتصوفة الذین تعرفونھم، والذین لا یمكنكم  مذكورون في الأدی 
الاعتراض علیھم. أنت نكرة؛ وأنا نكرة لأعترض على سعدي. سعدي لیس لدیھ كلمة واحدة من الھراء. أنا لدي، لا أعرف عنكم! لكنني  

علماء العالم فعلوا. لقد قالوا على الأقل بعض الأشیاء غیر المفیدة، كتبوا كتاباً لا یفھمونھ ھم  بالتأكید قلت أشیاء تافھة في حیاتي؛ كل 
أنفسھم، نشروا مقالاً، ألقوا خطاباً، أو عقدوا مؤتمراً. لا یمكننا المزاح مع سعدي ھكذا. مصادري من المتصوفة. أو، لكي تفھموا، من  

 الكتب المقدسة للأدیان نفسھا. 

سورة النمل. في سورة النمل، یحدث شیئان یستخدمھما الله لیطیر بعقول ملیار شخص، لیجعل منھم أضحوكة، ولیلفھم على إصبعھ. إذا  
كانت آیات القرآن صحیحة، یا عزیزي المسلم، وأنت تؤمن بالقرآن، فھذا لیس كلام "قیل وقال". ھذه لیست روایة عن فلان. لیست من  

عي أو أصول كذا وكذا. ھذه آیة من قرآنك أنت! یمكنك بسھولة الذھاب وفھمھا. بثلاث آیات، یطیر بعقول الجمیع.  كتب المالكي أو الشاف
 یذكر نقطة ھي ھدف الرومي. الرومي عبر عن ھذا، وحافظ عبر عنھ أیضاً. 

من سورة النمل. القصة بسیطة جداً. سلیمان لدیھ مشكلة مع سیدة تدُعى بلقیس، ملكة سبأ. ملكة سبأ ھذه تحكم في   40إلى  38الآیات 
أرضھا، وسلیمان یرید جلبھا إلى دینھ. سلیمان نبي الله، كما یرُوى في الأدیان، وتحتاج أن تعرف ھذا عنھ... سأشرح ھذا الرجل لاحقاً.  

موسى، سنفھم ما إذا كان نبیاً كبیراً أم لا. الآن أتحدث عن سلیمان. انتبھ، وفقاً للتوراة والإنجیل والقرآن، من ھو سلیمان؟  عندما أشرح 
قولون  بالنسبة لسلیمان، الجن مثل الحمیر. وفقاً للأدیان، كل الجن یقفون انتباھاً بانتظار أمره كل صباح! الشیاطین یقفون بجانبھ. انتبھ. ی 

ان كان یركب على بساط! الریح تحت أمر ھذا الرجل. یقول للریح "تعالي" و"اذھبي"! الریح، عزیزي المستمع، الریح! وفقاً  إن سلیم
 للأدیان، ھذا الرجل یفعل ما یشاء. وعدد الزوجات اللاتي كان یملكھن والعالم تحت قدمیھ... أنا حتى لا أعرف. 

أنا حقاً لا أعرف أي ملا، أو حاخام، أو قسیس یمكنھ فعل واحدة من ھذه الأشیاء. إذا فعلوا، لقبلتُ أقدامھم. سأضع إصبع قدمھم في فمي  
وقدمي في أذني وأضرب نفسي. سأمزق نفسي وعائلتي إرباً. عزیزي المستمع، إذا قام حاخام واحد، ملا واحد، قسیس واحد بفعل شيء  

 الأشیاء، فاللعنة عليّ إن نطقت بكلمة أخرى. العار عليّ. حسناً، لا أستطیع إھانة والديّ، لأنھم في النھایة آلھتي.  واحد فقط من ھذه 

سلیمان، ذلك المغفل... انتبھ جیداً لسیادة سلیمان. ھو یفعل كل شيء. یتحدث للطیور، یتحدث للحمیر، یخبر الصحراء ماذا تفعل، تكاثر  
أن  الجراد بیده. وفقاً لآیات القرآن والتوراة والإنجیل، السید سلیمان یقف ھناك، وجیشھ ینتظر، وسیدة جمیلة تدُعى ملكة سبأ من المفترض 

 ن الیمن لكي یشرح لھا السید سلیمان دینھ. تصل م

شیئاً عن "قبل أن یسلموا". الآن، كلمة "مسلمین" واضحة في   - لغتي العربیة لیست عظیمة، لكنھا لیست سیئة أیضاً  -الآیات القرآنیة تقول  
، یمكنك البحث عنھا. لذا ھؤلاء الـ "مسلمین" یختلفون عن المسلمین الذین ھم أنتم. "مسلمین" ھنا تعني "أولئك الذین  38الآیة 

یأَتْوُنيِ مُسْلِمِینَ}.   یعني أن ملكة سبأ مسلمة؛ بل یعني الاستسلام. یقول: {قاَلَ یاَ أیَُّھَا الْمَلأَُ أیَُّكُمْ یأَتِْینيِ بعَِرْشِھَا قبَْلَ أنَ یستسلمون". لا
 عندما تصل؟" سلیمان یقول لجیشھ: "من منكم یستطیع إحضار عرش تلك المرأة من الیمن إلى ھنا عندي قبل أن تصل، حتى تذُھل بقوتي 

  إذن ھذا الرجل یتحدث مع الحیوانات، الریح لھ، الماء لھ، الأرض لھ. لا یوجد رئیس في العالم لیس تحتھ. الملكیة تعني سلیمان! ھو أعظم
ملك في تاریخ الكون، وفقاً للأدیان. من یستطیع إحضار ھذا العرش؟ واحد: ھذا یظھر أنھ لا یستطیع إحضاره بنفسھ. لماذا؟ لأنھ ھنا، 

ب أن یتعامل مع القوى بین الجزیئیة. یحتاج أن یفعل بعض الأشیاء ھنا؛ یجب أن یتعامل مع القوى الجزیئیة، مع تسارع  العرش یج 
القرآن یقول، یعني الله یخبر محمداً، "یا مسلم!"   - الجاذبیة، یجب أن یكون الأمر علمیاً. یسأل: "من یستطیع إحضاره؟". الآیة التالیة. تقول 



قاَمِكَ ۖ وَإِنيِّ عَلَیْھِ لقََوِيٌّ أمَِینٌ}. ا - نَ الْجِنِّ أنَاَ آتِیكَ بِھِ قَبْلَ أنَ تقَوُمَ مِن مَّ لسید سلیمان، سأحضر لك العرش قبل أن تنھض من  {قاَلَ عِفْرِیتٌ مِّ
 مكانك. وأنا قوي وأمین في ھذا الأمر! یعني أنا قوي، و(أمین) تعني جدیر بالثقة. اسم أمین. 

إنھ یقول إن الجن یقفون ھناك مثل الحمقى، لا أحد منھم یستطیع فعل شيء تافھ، الجیش لا یستطیع فعل شيء، لكن واحداً من الجن یلتفت  
لسلیمان ویقول: "سید سلیمان، سأحضر ھذا العرش، وتذكر، أنا أمین، مما یعني أنني أعرف شیئاً یجعلني جدیراً بالثقة، وسأفعل ذلك قبل  

ن مقعدك..." انظر للقوة. سلیمان یبحث عن شخص لیفعل ھذا، یعني لو قال الجن إن الأمر سیستغرق أربعة أیام، لكان قبل.  أن تنھض م
لأن رحلتھم كانت تستغرق تسعة أیام. یقول: "قبل أن تقوم من مقامك". یعني، "قبل أن ترفع مؤخرتك المباركة عن ذلك الكرسي، سأكون  

ھ لقوي". الآن انظر لغطرسة وجرأة ھذا المغفل! أمام سلیمان، یقول: "أنا قوي"، مما یعني أنك لست  قد أحضرت العرش!" "وإني علی 
 كذلك. عندما یقول "أنا قوي وأمین"، یعني أنك لست قادراً على إحضار ھذا العرش، لكنني قادر وأمین ویمكنني إحضاره. 

نَ الْكِتاَبِ}، شخص كان نكرة في الحشد، قا ل: "سید سلیمان، الآیة الثالثة تبرزت على العالم بأسره. القرآن یقول: {قاَلَ الَّذِي عِندَهُ عِلْمٌ مِّ
 {أنَاَ آتِیكَ بِھِ قَبْلَ أنَ یَرْتدََّ إِلَیْكَ طَرْفكَُ}!!" وعندما رأى سلیمان العرش مستقراً أمامھ، قال... 

انظر، ذلك الرجل قام بسحب السیفون على الجن، والنظام بأكملھ، والجیش، والأشجار، والعالم كلھ ورماھم في المرحاض! الآیة لا تشیر  
إلى أن سلیمان حصل على فرصة لیقول "حسناً". انتبھ. سلیمان لم یتحدث حتى. ھذا الرجل یقول: "سید سلیمان، قبل أن ترمش"، ومن  

قد رمش في تلك الأثناء، لأن الآیة تقول إنھ أحضره. یعني، بینما كان یخبر سلیمان، "قبل أن یرتد إلیك طرفك، سیكون  الواضح أنھ لا بد 
ا  العرش ھنا"، بعدھا بثانیة واحدة، كان العرش ھناك. لماذا؟ لأنھ مباشرة بعد ذلك یقول: "...قبل أن یرتد إلیك طرفك، سأحضره لك. فَلمََّ 

ا عِ   ندَهُ قاَلَ..." رَآهُ مُسْتقَِر�

حتى ھذه النقطة، لا یھمني أي شيء آخر، لأن ھذه ھي الآیة. أیھا الأصدقاء الأعزاء، الملحدون والمفكرون والخمسون مجموعة أخرى،  
ذاَ  مِن  سیقولون الآن: "حسناً یا سیدي، ھذه مجرد قصة!" نعم، ھذا لیس الجزء المھم. نرید أن نقول شیئاً آخر. العرش جاء، رآه، وقال: {ھَٰ

يٌّ كَرِیمٌ}. ھذا یظھر أن سلیمان قد صُعق بھذا  بيِّ لِیَبْلوَُنيِ أأَشَْكُرُ أمَْ أكَْفرُُ ۖ وَمَن شَكَرَ فإَنَِّمَا یَشْكُرُ لِنفَْسِھِ ۖ وَمَن كَفَرَ فإَنَِّ رَبيِّ غَنِ فَضْلِ رَ 
ان یمتلكھا معھ. ھذا الرجل لدیھ علم من  الفعل. في طرفة عین، رجل یمتلك معرفة معینة... الكلمة العربیة ھي (عنده)، مما یعني أنھ ك

الكتاب. لدیھ علم تعریفھ مختلف عن محو الأمیة أو علم الفلك. یقول: "لدي علم". یقول: "قبل أن تتحرك حتى لتفكر في الأمر یا حجي،  
 لقد وصل". 

"أراد أن یریني أنني یجب أن أكون ممتناً لھذا". لقد أصبح مأخوذاً   - یعني إلھھ الخاص  - سلیمان طُرح أرضاً من الدھشة ویقول: "الله" 
 جداً بھذه الدھشة لدرجة أنھ یفكر: "الله یرید اختباري لیرى ما إذا كنت كافراً أم مؤمناً". 

الآن سؤالي لكم ھو: أي رجل دین یمكنھ أن یصبح سلیمان؟ رقم واحد. رقم اثنین: حتى لو أصبحت سلیمان، لا یمكنك إحضار العرش.  
رقم ثلاثة: رجل في وسط جیش سلیمان یقول: "أنا أستطیع فعل ھذا"، وھي مھمة لا یستطیع سلیمان بكل سلالتھ القیام بھا. من ھو ھذا  

 الرجل؟ 

أرید أن أریكم المصدر لتفھموا. لتروا، أخبرتكم من آیات القرآن، والآن أذھب إلى حافظ، الرجل العظیم، العارف   - حافظ الشیرازي یقول 
 (المتصوف). 

 "البارحة جاء بشیرٌ من جنابِ آصف، بأنْ من حضرةِ سلیمان جاءت علامةُ سرور." 

جاءت بشرى سارة. یرفق "حضرة   -إنھ یذكر اسم ھذا الرجل بالضبط، آصف بن برخیا   -یقول في اللیلة الماضیة من "جناب آصف"  
سلیمان" بھا لسببین. الأول، لیفھمكم أن سلیمان وآصف معاً. ھذا الأمر یخصھم. لقد ذكر اسم الرجل! اسمھ لیس في القرآن. كیف عرف  

تمام. حافظ نفسھ یأتي بھذه الأسماء. یقول: "البارحة جاء بشیر من جناب آصف!" یبدو أنھم كانوا مقربین، في  حافظ؟ ھذا مثیر جداً للاھ
مقھى، ستاربكس، اللیلة السابقة! القرآن لا یعطي اسمھ لمحمد. في التوراة، ھناك ذكر صغیر لاسم آصف. كیف یعرف حافظ؟ ھذا سؤال  

ارة من جناب آصف المكرم، أنھ من جلالة سلیمان، جاءت إشارة بھجة". یعني أن سلیمان  بحد ذاتھ. یقول: "البارحة، جاء رسول ببش
أعطى إشارة لھذه المحادثة؛ لم یكن في مستوى یسمح لھ بإعطاء إشارة كھذه. كأن حافظ یقول: "سمعت من سعدي أن آصف جاء اللیلة  

جي؟" یقول: "سلیمان. كنا جالسین وطُرح ھذا الموضوع". ثم یقول  الماضیة وقال إنھ كان جالساً مع 'الحجي'". یسأل حافظ: "من ھو الح 
 حافظ: 



 "اعجن طینَ وجودِنا بماءِ أعینِنا"

یقول، خذ ھذا الطین القذر لوجودي واعجنھ بدموعي، بھذا الحزن الحارق. لا أرید استخدام میاه مدینة طھران وتأتیني فاتورة میاه غداً.  
حافظ یقول: "لا أریدك أن تركب أنابیب؛ لا أریدك أن تصب الماء في داخلي من الخارج یا حجي". یقول: "اعجن ھذا الطین، طین  

 اء العین"، یعني بدموعي أنا. وجودي ووجودنا، بم

 "حان الوقت لتعمیر خمارةِ القلبِ الخربة. ھذه القصةُ التي لا تنتھي التي رووھا عن خصلةِ شعرِ الحبیب،"

لیس فقط السبعة ملیارات الآن، بل الأربعة ملیارات ونصف قبل   -ھنا، ھو یرفع إصبعھ الأوسط في وجھ السبعة ملیارات شخص كلھم  
 عشرین عاماً، والثلاثة ملیارات قبل مائتي عام. للجمیع:

 "ھذه القصة التي لا تنتھي التي رووھا عن خصلة شعر الحبیب، ھي مجرد نكتة واحدة من آلاف النكات التي جاءت في ھذا الأمر." 

إنھ یشیر: "یا سید حسیني، ھذه الجملة التي قلتھا للناس، قصة آصف بن برخیا والسید سلیمان، ھي مجرد نقطة واحدة من آلاف النقاط في  
ھذه القضیة برمتھا". ھذا مجرد شيء صغیر جداً من سلالة التصوف ھذه. ھذا الشرح اللامتناھي الذي تقدمھ الأدیان والناس حول ھذا  

د تلمیح صغیر جداً. حسیني، ھناك الكثیر والكثیر. "یا حسیني"، یقول حافظ، "لأن ھؤلاء المساكین الأوغاد لا یعرفون  الرجل، ھذا مجر
كیف یطیرون، یضطرون لاختراع السیارات. لأن وعي الطیران بداخلھم لكنھم لا یعرفون كیف یطیرون، ھم مجبرون على اختراع  

غبائھم. ھل رأیت نسراً یخترع سیارة؟ لا! لماذا؟ لأن النسر یطیر ویذھب حیث یحتاج. لماذا  السیارات". بمعنى، أنھم یخترعون ھذا من 
اخترع الإنسان السیارات والطائرات؟ لأن الإنسان لا یستطیع الطیران، لذا یجب أن یركب طائرة لیرى أمھ في بلد آخر. ھذا یشیر إلى أنھ  

 لیس في التصوف. 

بمعنى أنھ إذا فھُم التصوف، فإن أي شخص یفھمھ ویدخل في الصوفیة أو یذھب ویقبل ید ذلك الصوفي سیصل إلى مستوى حیث، كما  
 وتذكروا، موضوع الاسم الأعظم ھو سلسلة من ستة أجزاء ستھز أشیاء كثیرة.  - یشیر قرآنكم، یعرف "الاسم الأعظم" 

"استر عیوبي، أتوسل إلیك، یا صاحب الرداء الملطخ بالنبیذ، لأن ذلك الطاھر العفیف قد جاء للزیارة. أنت ملطخ یا حافظ، فاطلب اللطف  
 من الملك،"

  یقول: "یا حافظ، أنت نفسك شخص فاسد، قذر، ملطخ". أنت ملطخ. حافظ یقول ھذا لنفسھ، فتخیلوا ما أنا علیھ. أنتم جمیعاً أساتذة، أعزائي
المستمعین، لكنني أتحدث عن نفسي وأقاربي. حافظ یقول: "أنا ملطخ". الآن تخیل أین یقف المغفل حسیني. "أنت ملطخ یا حافظ، فاطلب  

لملك، لأن عنصر الاستقامة ذاك قد جاء للتطھیر. بلاطھ محیط، اغتنم اللحظة وأدرك، یا من عانى الخسارة، لقد حان وقت  اللطف من ا
 التجارة." 

  لقد حان الوقت لتفھم الموضوع. لكي تستوعبوه، إلیكم بیتاً آخر... انظروا، ھذا الرجل كان مھماً جداً لدرجة أن حافظ تحدث عنھ أكثر من
مرة. عما تحدث الملالي؟ إذا دخلت الحمام بقدمك الیسرى أو قدمك الیمنى، باللھ علیك، ھل ستفھم أي شيء؟ تفضل، من اللیلة حتى   550

 عندما یكون لدیك امتحان، استمر في الدخول إلى تلك البالوعة بقدمك الیسرى، ثم الیمنى. لن تفھم أي شيء بحق الجحیم.  صباح الغد

لماذا یركز حافظ، والرومي، وسعدي، والآخرون على ھذا الموضوع الواحد؟ ماذا یحاولون إخبارك بھ من داخل ھذا القرآن؟ لماذا أخذوا  
 جزءاً من القرآن واستمروا في ترویجھا وتضخیمھا؟ لكي تفھموا الحل.  50

سلیمان، علیھ السلام، في استحضار عرش بلقیس من سبأ. مولانا جلال الدین الرومي، الكتاب الرابع: "قال عفریت: 'بفني، أنا مستعد  
لإحضار عرشھا قبل أن تغادر ھذا المجلس'". یقول: "قبل أن تقوم من ھنا". تعني الجلوس والقیام، أن تكون جالساً. المجلس نفسھ ھو  

مكان. یقول إن عفریتاً أراد إحضار العرش وقال لسلیمان: "بحلول الوقت الذي تقف فیھ، وتجلس، سأحضره". "ثم   مكان الجلوس، اسم 
انظر، الرومي یذكر الاسم   - قال آصف: 'باسمِھ الأعظم، أنا مستعد لإحضاره إلیك في نفس واحد'". یقول كان ھناك رجل اسمھ آصف 

الستین شخصیة، من جنید البغدادي، صغیّر أصفھاني، وصولاً إلى خواجو كرماني، حافظ،  مرة أخرى. ھذا مھم جداً. انظر إلى ھؤلاء  
سعدي، الرومي، فیض كاشاني، خواجھ نصیر الدین الطوسي... بینما تنظر إلى المتصوفة، كلھم قالوا آصف. القرآن لم یقل آصف. من  

الآن، أنا أقرأ من الرومي. السابق كان من حافظ. یقول إن "آصفاً"   أین جاء ھذا الاسم؟ كیف عرفوا؟ لماذا یستخدمون جمیعاً نفس الاسم؟ 



ھناك قال: "بالاسم الأعظم، أنا مستعد لإحضاره إلیك في نفس واحد". في لحظة واحدة، سأحضره. لقد ذكرتھ فقط لنعرف. الكتاب الرابع،  
 . 37كتاب الحلول، القسم 

من ھم ھؤلاء الناس؟ ماذا یفھمون؟ ماذا یوجد خلف الستار مع ھؤلاء الناس الذین لا یكترثون حتى بدینھم؟ ذلك الرجل ھو جندي في  
جیش السید سلیمان. والسید سلیمان ھو إلھ الشریعة، والأفكار، والریاح. ولا یوجد رجل دین، قسیس، حاخام، لا بوذي، ھندوسي، لا أحد،  

ملحداً الآن یستطیع فعل الأشیاء التي فعلھا سلیمان. لا یستطیع. إذن كیف یمكن لھذا الرجل الآخر أن یفعلھا؟ ھل ھذه   لا ملحد... أرني 
القصص مجازیة لكي تفھموا نقطة معینة؟ الأمر واضح تماماً. في زمن موسى، كان "بلعام بن باعوراء" بنفس الطریقة، ابحثوا عنھ. في  

ما یقولھ الیھود، أو ما یقولھ المسیحیون، أو ما یقولھ   -تجاب صلواتھ. رجل لا تھم نھایة قصتھ  معارضة موسى، كان شخصاً تسُ
حسناً، لیس كذلك للیھود، لكن للمسیحیین    -المسلمون، نھایة القصة تتغیر. قصة یسوع، المسیح العظیم، ھي نفسھا للمسلمین والمسیحیین 

النھایة أیضاً. في القصة الفعلیة، بلعام بن باعوراء، في زمن موسى، كانت صلواتھ  والمسلمین. لكن النھایة مختلفة. نحن لا نھتم ب 
مُستجابة. تأتي الحكومة لبلعام وتقول: "العن موسى". بلعام خائف من فعل ذلك. یھددون حیاتھ، یقولون: "سنقتلك". وكان الجمیع یعلم أن  

ویغادر. كانت ھذه وظیفة بلعام كل صباح. ھذا الجزء مھم: بلعام یلعن  صلوات بلعام مُستجابة، بمعنى أن رجلاً أعمى یأتي، یشُفى، 
موسى، وموسى یبُتلى بلعنة بلعام! بمعنى، الله لا یستطیع التدخل. رجل یصل إلى نقطة حیث حتى الله یحاول ألا یتدخل. بلعام یفعل ھذا،  

 لكنھ یسقط من مقامھ الرفیع. 

في زمن موسى، انظروا ماذا كان یفعل فرعون بالسحر والشعوذة. بلعام كان من زمن موسى، انظروا ماذا كان یفعل، كانت صلواتھ  
تسُتجاب! والسید موسى كان مشغولاً بإنتاج التنانین من الصباح حتى اللیل! خلق الماء، شق البحر، فعل كل شيء. من ھم كل ھؤلاء  

لإصبع الصغیر لمن؟ لموسى. وموسى تلمیذ لمن؟ للخضر! موسى یذھب للخضر ومع ذلك لا یفھم شیئاً.  الناس؟ كلھم یصبحون مثل ا
انظر كم عدد الأمثلة التي أعطیتكم إیاھا لتعرفوا من ھم المتصوفة. بمعنى، من ھم المتصوفة في القرآن والتوراة والإنجیل؟ لكي تعرفوا  

اس. لكي تعرفوا أنھ، یا سیدي، سلیمان لا یستطیع إحضار العرش. إذن كان ھناك شخص  على الأقل قیمة وقدرة وقدرة ومنظور ھؤلاء الن 
مع موسى لم یستطع موسى حتى الجلوس معھ. إذن ھؤلاء كانوا أناس أقویاء؛ كان لدیھم شيء. من ھم؟ إنھم یشیرون بكم نحو كائن یسمى  

اللیل وینتج دیواناً كاملاً (مجموعة شعریة) لشمس. وشمس لیس   "الإنسان الكامل". ولھذا السبب یبكي السید الرومي من الصباح حتى
 حتى الإنسان الكامل. تذكروا ذلك. الرومي ینتج دیواناً كاملاً لشخص ھو في خدمة إنسان كامل. 

حسیني موجود ھنا لیخبركم، یا سیدي، بعد ھذه الآلاف من السنین، مع ھذه الكتب التي قرأتموھا، لماذا یبكي كل ھؤلاء الرجال العظماء؟  
لماذا یذرفون الدموع؟ عمن یبحثون؟ ماذا یلاحقون؟ لماذا یحاولون جمیعاً الترویج لفكرة أن الدین الحقیقي ھو الذي جعل محمداً یتصرف  

علت جبریل یأتي؟ ھذا ھو الدین الحقیقي. لماذا یستمرون في الضغط على ھذا الزر؟ السبب منطقي جداً. السبب ھو الروح  بطریقة ج
البشریة. ھنا یقول الرومي: "اصمت، لكي تسمع من ناطقي النفََس، ما لم یأتِ في لغة أو تعبیر. اصمت، لكي تتنفس الروح لك. اترك  

 المألوف واركب سفینة نوح". 

باختصار، الإنسان ینقسم إلى جزأین. ظاھر الإنسان وباطن الإنسان. الظاھر یشمل أمك، أباك، عمتك، خالك، سیارتك المرسیدس والـ  
BMW  ،الغراب، الحمار، الدیناصورات، ولا أعرف، كل شيء كان موجوداً، المجرات ،M31  درب التبانة، أندرومیدا، وكل شيء ،

آخر بعد الانفجار العظیم . عندما تموت، تموت المجرة معك؛ أنت فقط لم تنتبھ لھذا. انظر، عندما تموت، المجرات، صور ھذه المجرات،  
ن. لیس لدیك أي اتصال  تموت معك. ھل تعرف لماذا؟ لأنھ لم یعد لدیك اتصال بھذه المجرة. أنت تموت. تلك الصور وذلك المال، یموتو

خل القبر معك ھو دینك الحقیقي، وما لا یدخل القبر معك لیس مھماً. إنھ عابر. إنھ ومضة.  بھذا الوجود بعد الآن. التصوف یعلمك أن ما ید
انظر كم أبسط الأمر. یمكنك الجلوس الآن وكتابة على ورقة: ما الذي یدخل القبر معك؟ ھل أمك؟ سیارتك؟ ابنك؟ مالك؟ لا. ھل یدخل  

في تلك الحالة، وأنت على ظھرك، وجھك نحو القبلة، مائلاً لجانب واحد،   یسوع القبر معك؟ إذن یسوع لیس دینك. ھل یدخل محمد القبر؟ 
ھل یمكنك الركوع؟ ھل یمكنك السجود؟ جسدك سیأكلھ الجراد، ستأتي الحمیر وتأكلھ. أي شخص یمكنھ المجيء وأكل جسدك ھذا؛ خلایاه  

 منا قد تكون بیكاسو. ستعود للأرض. إحدى خلایاي ربما كانت لفرعون، وأخرى لرجل في إیطالیا، وقطعة 

إذن ما الذي یشرحھ التصوف؟ التصوف یرید أن یشرح لك ما جاء قبل الانفجار العظیم. الصوفیة تشرح ما جاء قبل الانفجار العظیم.  
تشرح لحظة الولادة. إنھا تشرح روحك. إنھا تشرح ما یحدث بعد موتك. لذا أي شخص، في أي مكان في العالم یتحدث عن ھذه الأشیاء  

موضع تساؤل. وفقط الصوفي، العارف، یمكنھ التحدث عن ھذه الأشیاء. لذا، فیما یتعلق بالعودة، أو الرحیل، أو  الأربعة أو الخمسة ھو 
قبل موتك وبعد ولادتك، كل الأطباء، أطباء الأسنان، المھندسین، علماء الفلك، مصنعي السیارات، كلھم قیمون بالنسبة لك،    -الموت  

یساعدونك لتعرف كیف تنام، من تقبل... أین تنام في اللیل، ماذا تقبل... أنت لا تفھم شیئاً. لماذا؟ لأن    وبالنسبة لي أیضاً. أنا أحبھم أیضاً.



ت.  الفھم الحقیقي یأتي بعد أن تنام، عندما تحلم. لمدة ثماني ساعات، تفھم أنك نائم. عندما تستیقظ، تكون مرة أخرى تحت رحمة ھذه الكائنا
علیك الذھاب لطبیب الأسنان، علیك الذھاب لرؤیة ھذا الوزیر. علیك الذھاب لتقبیل مؤخرة ذلك الرجل لتكسب مالك. إذن كل ھؤلاء  

شخصیات العظیمة موجودون بعد الانفجار العظیم، عندما خُلق الوقت في الكون، المجرات التي تراھا، النمل الأبیض الذي  العلماء وال
 كل ھذا في الفترة الفاصلة بین ولادتك وموتك. وأنا أحترمھم. الآن، مھما كان دینك، سأقبل یده أیضاً.  -تفھمھ 

ذلك الانفجار العظیم الكبیر، لحظة الانقسام المتساوي والمنصف في أمك. ولماذا تولد من ھذا   -لكن قبل موتك، بعد موتك، وقبل ولادتك 
الثقب، ھذا القبر، ھذا الرحم، وفي أي رحم سیتم الحمل بك بعد الموت، ومن سیكون أمك وأبوك الحقیقیین بعد الموت؟ ھل أبونا وأمنا بعد  

و الإنسان الكامل؟ بمعنى، ھل الإنسان الكامل الذي لا تنتبھ إلیھ الآن ھو أبوك الحقیقي بعد الموت؟ ھل ھو أبوك الروحي؟ لا  الموت ھ 
 نعرف. حافظ والرومي یجیبان عن كل ھذا، وسأقدم إجاباتھم في البرامج القادمة. 

أردت فقط شرح ھذا قلیلاً حتى نتمكن الأسبوع القادم من البدء ببطء في التحرك نحو... ربما لیس الأسبوع القادم، بل الذي یلیھ،  
بخصوص الولادة... یجب على السیدات الاستماع لیعرفن كیف یمكنھن إنتاج طفل، وأي نوع من الأطفال یجب أن ینتجن. ھل یردن إنتاج  

ة صالحة؟ كیف یحدث الإنتاج وما ھو المنظور الصوفي لھ؟ الآن، إذا كان لدینا وقت... على أي حال، من الممكن  مغفل أم رجل أو امرأ
أننا قد... أیضاً، بعض الأخبار الجیدة للمحطة التلفزیونیة، یبدو أنھ سیكون لدینا ألف رفیق وداعم. أرید ألف سیمرغ (طائر أسطوري).  

ا نصبح رفقاء لبعضنا البعض. ألف شخص یأتون ویقولون: "یا سیدي، نحن معك، یا حسیني، مالیاً  دعونا نصبح "سیمرغ" العطار، دعون 
 وفكریاً". حیاتك ھي ملكك، لا علاقة لنا بذلك، لكن "نحن ھنا". 

 حتى الأسبوع القادم، دعونا نصبح "سیمرغ" العطار، دعونا نصبح رفقاء لبعضنا البعض. 

 


